# ГЛАСЪ вопиющего въ пустыне

№ 1 (205) Январь 2017 Православная община Святых Царственных Мучеников Российских Г.г. Рино- Спаркс, Невада



Печатается с благословения
Высокопреосвященнейшего КИРИЛЛА
Архиепископа
Сан- Францисского
и Западно-Американского

# С РОЖДЕСТВОМ ХРИСТОВЫМ!

# Христос Рождается, Славим Его!

Сердечно поздравляем Высокопреосвященнейшего Владыку Кирилла, Архиепископа Сан-Францисского и Западно-Американского, Преосвященнейшего Владыку Феодосия, Епископа Сеаттлийского, священство собора «Всех скорбящих радости», дорогих наших друзей, попечителей, жертвователей, единомышленников, читателей газеты и членов общины

Да благословит Вас и Ваших близких Господь своею милостью, добрым здравием, бодростью, благополучием, успехами во всех богоугодных делах и большой сердечной радостью в Духе Святом! Спаси вас Господи за Ваши молитвы!

\_\_\_\_\_\_



Все православные христиане готовятся сейчас к встрече великого праздника

– **Рождества Христова** – второго по значению после Пасхи праздника христианской церкви. Он, как и сотни лет назад, придет к нам 7 января (25 декабря по старому стилю).

В канун этого дня праздничная служба возвестит об окончании сорокадневного поста, и тысячи людей соберутся в храмах, чтобы вспомнить младенца Христа. На протяжении вот уже более двух тысячелетий звучит радостное:

# «Христос рождается! Славим его!»

Подчеркивая величие и значимость события Рождества Христова, Святая Церковь еще раз напоминает, что Бог для того стал человеком, чтобы человека довести до высот совершенных, и призывает каждого из нас прославить Родившегося Богомладенца Христа, освободив свое сердце от эгоизма, жестокости и лжи.

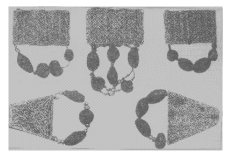
# Святыня животворящая

# Дары волхвов

По преданию, волхвы принесли в дар родившемуся Богомладенцу золото, ладан и смирну. Золото – как подарок для царя, ладан (дорогую по тем временам ароматическую смолу, подносимую в знак особой почести) - для Бога, смирну – для Человека и Спасителя, ставшего Сыном Человеческим.

Честные Дары волхвов Матерь Божия бережно хранила всю жизнь. А незадолго до Своего Успения передала Дары вместе со своим Поясом и Ризой Иерусалимской Церкви, где они и хранились до 400 года. Затем византийский император Аркадий перенес Дары в Константинополь для освящения новой столицы империи. В XIV столетии дочь сербского правителя Мария передала в

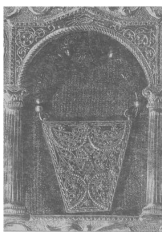
монастырь св. Павла на Афоне найденные в Константинопольской сокровищнице греческих императоров части золота, ладана и смирны. По преданию, сербская царевна Мария сама хотели



внести эти бесценные сокровища в монастырь и уже приближалась к его стенам, но «ей было внушено свыше не нарушать строгого афонского устава», запрещающего женщинам вход в монастыри Святой Горы. На том самом месте передачи сокровищ монахам, где когда-то стояла коленопреклоненная Мария, ныне находятся Царицын крест и часовня — памятник.

Монахи - святогорцы сохранили драгоценные для человечества дары волхвов до наших дней в нескольких

небольших ковчегах — мощевиках. Золото представлено в виде приблизительно трех десятков небольших пластин, напоминающих формы трапеций и многоугольников, на которые древние мастера-ювелиры нанесли тончайший филигранный орнамент. Семь десятков небольших, величиной с обыкновенную маслину, скатанных шариков — это и есть ладан и смирна. От Честных Даров и поныне исходит дивное благоухание. Монахи хорошо понимают, как велики для паломников духовная, историческая и археологическая ценности даров волхвов, поэтому после ночных богослужений их выносят на поклонение всем гостям обители. Монахи также заметили, что Честные Дары исцеляют одержимых



нечистыми духами. В 1985 году Дары отправили в Салоники. На паперти новой церкви святых равноапостольных Кирилла и Мефодия собралось несколько бесноватых. Они рычали, душераздирающе кричали. Одну женщину вели к Дарам, она остановились и стала кричать: «Убирайся прочь Младенец Вифлеемский».

В январе 2002 года игумен монастыря св. Павла архимандрит Парфениус (Моренатос) в порядке исключения позволил сфотографировать дары волхвов.

# Собор Пресвятой Богородицы



На следующий день после праздника Рождества Христова Православная Церковь с хвалебными и благодарственными песнями обращается к Богоматери, ставшей избранным орудием Промысла, рождшей Спасителя. Это собрание верующих было названо "собором Пресвятой Богородицы". Вместе с Богоматерью, в этом соборе также совершается память святого Иосифа Обручника, царя Давида (предка по плоти Господа Иисуса Христа) и святого Иакова, брата Господня, сына от первого брака святого Иосифа Обручника, который сопровождал вместе с отцом Матерь Божию и Богомладенца Иисуса при бегстве в Египет. Установление этого празднования относится к древним временам Христианской Церкви. Уже Епифаний Кипрский (+402), а также святой Амвросий Медиоланский и блаженный Августин Иппонийский в своих поучениях на праздник

Рождества Христова соединяли хвалу рождшемуся Богочеловеку с хвалой рождшей Его Деве.

#### Царская страница

#### Тобольская ссылка

Дочь Боткина вспоминала, что на Рождество они все получили подарки от императрицы и великих княжон. «Не могу сказать, как тронуло нас это внимание со стороны тех, кто больше всего сам нуждался в поддержке и имел силу не только переносить все с мужеством и бодростью, но и

оказывать столько внимания и ласки всем окружающим, не исключая людей, их предавших, державших их, как узников. Несомненно, что из всех заключенных больше всего выдержки,

наибольшее присутствие духа было у тех, кто должен был больше всего страдать, - у Царской Семьи. «Уже загодя императрица и великие княжны целыми неделями приготовляли собственноручно подарки к Святкам для каждого из нас и для всей прислуги, - дополняет Жильяр.- Императрица раздала много шерстяных фуфаек, которые сама вязала, чтобы проявлением трогательного внимания выразить свою преданность тем, кто остался до конца с ними. 6 января священник отслужил в доме всенощную, после чего все собрались в большом зале. И как велика была радость детей поднести каждому из нас предназначенный ему «сюрприз». Мы чувствовали, что составляем все одну

большую семью и старались забыть на время все, что пришлось пережить тяже-лого, чтобы искренно всем сердцем насладиться этими светлыми минутами задушевной близости...».

Императрица находила в себе силы, чтобы утешать из своего заточения других. «Не надо так мрачно смотреть...- пишет она к А. В. Сыробоярскому в письме. -Не все потеряно, страна молодая, как после смертельной болезни, организм еще больше окрепнет - так и с дорогой Родиной будет. Вспомните мои слова - я так много пережила, страдала, -



Художественная откры тка со словами из 103-го псалма, нарисован ная св. Царицей Мученицей Александрой в заключении в Тобольске. 1918 г.

старая в сравнении Вами – все-таки сильн верю и надею

Господь испытает, а потом облегчит – полечит все ужасные раны. Немного еще потерпеть...».Императрица беспокоилась за подруг, советовала им воздержаться от общения

с людьми, которые вызывали у нее настороженность. «Что ты познакомилась с Горьким, меня так удивило, - писала она Анне Танееевой. - Ужасный он был раньше, не моральный, ужасные, противные книги и пьесы писал - неужели это тот? Как он против Папы (Государя) и России все воевал, когда он в Италии жил. Будь осторожна, дорогая...».

Сама она читала Библию, духовные книги, изучала писание молитв на церковнославянском, объясняла детям Закон Божий. «Буду теперь с удовольствем Творения Григория Нисского читать, их раньше не имела. Последнее время читала Тихона Задонского», - пишет она из Тобольска 8 декабря 1917 г. «Зина мне послала свою книжку «Великое в малом» Нилуса, и я с интересом читаю ее». Императрица не роптала на испытания, а оценивала их как возможность для духовного роста: «Во всем воля Божия, чем глубже смотришь, тем яснее понимаешь. Ведь скорби для спасения посланы. Здесь оплачиваются наши грехи, и дана нам возможность исправиться; иногда попускается для смирения и веры, иной раз для примера другим. А из этого надо себе выгоды искать и душевно расти» (10 /23/ апреля 1918 г.)

### Духовная проза

#### Неугасимая лампада

Незабываемое Рождество Христово провел в лагере на Соловках православный писатель Борис Ширяев, автор книги "Неугасимая лампада", на нарах на третьем этаже общежития в руинах Преображенского собора. В одной с ним келии, прежде устроенной на двух монахов, ютилось шесть человек: "Парижанин" Миша Егоров, московский купец-старообрядец Вася Овчиников, турок коммерсант-контрабандист Решад-Седад, старый немецкий барон Риттер фон Риккерт дер Гельбензандт, бывший протестантом, и католик вольный шляхтич Свида Свидерский.

Однажды, в декабрьский вечер, случилось так, что мы все шестеро собрались в келью довольно рано. «А знаете, ведь сегодня 15 декабря. Через 10 дней - Рождество», - сказал Миша, оглядывая всех нас. - «Тебе-то, атеисту, до этого какое дело?» - возразил Овчинников, не прощавший безверия другу и однокашнику. «Как какое?- искренне изумился Миша.- А елка?» - «Елка? А Секирку знаешь? Елки,

брат, у вас в Париже устраивают, а социалистическая пенитенциария им другое название определила», - кольнули мы Мишу его партийным прошлым. «А мы и здесь свой Париж организуем! Собственное рю Дарю! Замечательно будет, - одушевился Миша. - После проверки в келью никто и не заглянет, дверь забаррикадируем, окно на третьем этаже - хоть молебен служи! Елочку, небольшую, конечно, срубишь ты. Через ворота нести нельзя. А мы вот что сделаем: я на угловую башню залезу и бечевку спущу. Ты, возвращаясь, привяжи елку, а я вздерну. В темноте никто не заметит».

Идея была заманчива. Вернуться хоть на час в безвозвратно ушедшее, пожить в том, что бережно хранится у каждого в сокровенном уголке памяти. «Но ведь еще надо один священник, - вышел из своего обычного оцепенения барон. - Это Рождество, Heilige Nacht. Надо молиться. Я, конечно, могу читать молитвы, но по-немецки. Вам будет, как это? Непонимаемо?» - «Да, попа надо, - раздумчиво



согласился Миша. - Мне-то, конечно, это безразлично, но у нас всегда в сочельник попа звали. Без попа как-то куце будет. Не то!.» - « Вопрос в том - какого? Мы-то, как на подбор, все разноверцы.» - «Россия есть православный империя, - барон строго обвел всех своими оловянными глазами и для убедительности даже поднял вверх высохший, как у скелета, указательный палец: «Россия имеет православный религион! Пусть служит русский.» - « Решено. Вопрос лишь, кого из священников, - резюмировал я. - Никодима-утешителя? – «Ясно, его! - отозвался Миша. - Во-первых, он замечательный

парень, а во вторых, голодный. Покормим его для праздника». "Замечательному парню", как назвал его Миша, отцу Никодиму было уже лет под 80, и парнем он вряд ли был, но замечательным он был действительно. Его знали все заговорщики, и кандидатура была принята единогласно.

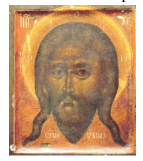
Подготовка к запрещенной тогда и на материке, и на Соловках рождественской елке прошла как по маслу. Решад задумал изумить всех своим искусством и, оставаясь до глубокой ночи в своей мастерской, никому не показывал изготовленного. — «Все будет как пэрвый сорт, - твердил он в ответ на вопросы, - живой товар! Я все знает, что тэбэ нада. Всякий хурда-мурда! И рыбка, и ангел» - «А у вас, у басурманов, разве ангелы есть?» - с сомнением спросил Вася. — «Савсэм ишак ты! - возмутился турок. - Как может Аллах быть без ангел? Один Бог, один ангел для всех! И фамилия та же самая: Габараил, Исмаил, Азараил. Савсэм одинаково!».

Миша также держал в тайне свои приготовления, и лишь Вася Овчинников с бароном открыто производили свои химические опыты, стараясь отбить у ворвани ее неприятный запах. В сочельник я срубил елочку, привязал ее к бечеве в условленном месте, дернул, и деревцо поползло вверх по заснеженной стене. Когда, обогнув кремль и сдав топор дежурному, я вошел в свою келью, елочку уже обряжали. Хлопотали все. Решад стоял в позе триумфатора, вынимая из мешка рыбок, домики, хлопушки, слонов. Он действительно превзошел себя и в мастерстве, и в изобретательности. Непостижимо, как он смог изготовить все это, но его триумф был полным. Каждую вещь встречали то шепотом, то кликами восторга. Трогательную детскую сказку рассказывали нам его изделия. Теснились к елке, к мешку, толкались, спорили. На вершине елки сиял - нет, конечно, не советская звезда, а венец творчества Решада - сусальный вызолоченный ангел.

Украсив елку, мы привели в порядок себя, оделись во все лучшее, что у нас было, выбрились, вымылись. «Сервируем стол, - провозгласил Миша, и теперь настал час его торжества. - Становись конвейером!».

В азарте сервировки стола мы и не заметили, как в келью вошел отец Никодим. Он стоял уже среди нас, и морщинки его улыбки то собирались под глазами, то разбегались к седой, сегодня тщательно расчесанной бороде. Он потирал смерзшиеся руки и ласково оглядывал нас: «Ну, пора и начинать. Ставь свою икону, адамант! Бери требник, отче Никодимче!». На угольном иноческом шкапчике-аналое, служившем нам обычно для дележки хлебных порций, были разостланы чистые носовые платки, а на них стал темный древесный образ Нерукотворного Спаса, сохраненный десятком

поколений непоколебимого в своей вере рода Овчинниковых. Но лишь только отец Никодим стал перед аналоем и привычно кашлянул, вдруг "бегемот", припиравший дверь, заскрипел и медленно пополз по полу. Дверь приоткрылась, и в щель просунулась голова дежурного по роте охранника, старого еврея Шапиро, бывшего хозяйственника ГПУ, неизвестно за что сосланного на Соловки. "Попались! Секирка неизбежна, а зимой там верная смерть", - пронеслось в мозгах у всех, кроме



разве что барона, продолжавшего стоять в позе каменной статуи. - «Ай-ай!.. Это-таки настоящее Рождество! И елка! И батюшка! И свечечки! Не хватает только детишек - Ну, и что? Будем сами себе детишками!». Мы продолжали стоять истуканами, не угадывая, что сулит этот визит. Но по мере развития монолога болтливого Шапиро возрастала и надежда на благополучный исход. «Да. Что же тут такого? Старый Аарон Шапиро тоже будет себе внучком. Отчего нет? Но о дежурном вы, все-таки, позабыли. Это плохо. Он тоже человек и тоже хочет себе праздника. Я сейчас принесу свой пай, и мы будем делать себе Рождество, о котором будем знать только мы, одни мы». Голова Шапиро

исчезла, но через пару минут он протиснулся в келью целиком, бережно держа накрытую листком бумажки тарелку. «Очень вкусная рыба, по-еврейски фиш, хотя не щука, а треска - Сам готовил! Я не ем трефного. Я тоже верующий и знаю закон. Все евреи верующие, даже и Лейба Троцкий. Но, конечно, про себя. Это можно. В Талмуде все сказано, и ученые ребби знают. Батюшка, давайте молиться Богу!». – «Благословен Бог наш, всегда, ныне и присно и во веки веков! Аминь.»- «Атеп», повторил деревянным голосом барон. «Атеп», - шепотом произнес пан Стась.

Отец Никодим служил вполголоса. Звучали простые слова о Рожденном в вертепе, об искавших истины мудрецах и о только жаждавших ее простых, неумудренных пастухах, приведенных к пещере дивной звездой.

Электричество в келье было потушено. Горела лишь одна свечка перед ликом Спаса, и в окнах играли радужные искры величавого сполоха, окаймлявшего торжественной многоцветной бахромой темную ризу усыпанного звездами неба. Они казались нам отблесками звезды, воссиявшей в мире Высшим Разумом, перед которым нет ни эллина, ни иудея...

Отец Никодим читал Евангелие по-славянски. Методичный барон шепотом повторял его по-немецки, заглядывая в свой молитвенник. От стоявшего позади всех шляхтича порой слышалась латынь. На лице атеиста Миши блуждала радостная детская улыбка. «С наступающим праздником! - поздравил нас отец Никодим. И потом совсем по-другому, по-домашнему:- Скажите на милость, даже кутью изготовили. Подлинное чудо!». Все тихо, чинно и как-то робея, словно стыдясь охватившего их чувства, сели за стол, не зная, с чего начать. Выпили по первой и повторили. Разом зарумянившийся барон фон Риккерт, встав и держа в руке рюмку, затянул Stille Nacht, Heilige Nacht, а Решад стал уверять всех, что о-турецки тоже эта песня есть, только слова другие. Потом все вместе тихо пропели "Елочку", дополняя и импровизируя забытые слова, взялись за руки и покружились вокруг зажженной елки. Ведь в ту ночь мы были детьми, только детьми, каких Он звал в свое царство Духа, где нет ни эллина, ни иудея.

Когда свечи догорели, и хозяйственный Вася собрал со стола остатки пира, отец Никодим оглядел все изделия Решада своими лучистыми глазами и даже потрогал некоторые.-«Хороша елка, слов нет, а только у нас на Полтавщине обычай лучше. У нас в этот день вертеп носят. Теперь, конечно, мало, а раньше, когда я в семинарии был, и мы, бурсаки, со звездою ходили. Особые вирши пели для этого случая. А вертепы-то какие выстраивали - чудо механики! Такое устроят бурсаки, что звезда по небу ходит, волхвы на коленки становятся, а скоты вертепные, разные там - и овцы, и ослята, и верблюды - главы свои пред Младенцем преклоняют, а мы про то поем.» - «Скоты-то чего же кланяются? - удивился Миша. - Они что понимают?»- «А как же, - всем лицом засветился отец Никодим, - понимать не понимают, а сочувствуют. Потому и они - твари Божие. Даже и древо безгласное и то Радость Господню приемлет. Апокрифическое предание о том свидетельствует. Как же скотам-то не поклониться Ему в вертепе?» - «Поклонился же Ему сегодня ты - скот в вертепе»,- сказал Василий. —

«Ты иногда не так уж глуп, как кажешься, адамант», - не то раздумчиво, не то удивленно ответил Миша своему другу.

#### Святая Крещенская вода



В праздник Крещения вода освящается по особому чину- великим Иорданским освящением. Крещенскую воду еще называют «агиасма», что означает «святыня». И отношение к ней должно быть соответствующее. Крещенская вода может храниться в течение года. Она не портится, поэтому в холодильник ее ставить не надо. Хранить святую воду следует в красном углу возле икон. Пьют крещенскую воду натощак, даже если человеку предписан прием лекарств на голодный желудок, сначала принимают святую воду, а

потом уже препараты. Но сначала следует помолиться, попросить благословения у Бога на день. Правда, бывают исключения для больных. Нередко духовники рекомендуют им пить крещенскую воду по ложечке каждый час. Ею можно также умывать больного и кропить его постель. Пьют крещенскую воду по чуть-чуть. Можно ее добавить в обыкновенную, неосвященную воду, тогда и она вся освятится. Святая вода помогает излечиться от душевных и телесных недугов, особенно когда ее принимают с верой. Ею также окропляют жилище.

Пожалуй, редко сейчас найдешь храм, в который не тянулась бы очередь из прихожан в праздник Богоявления. Многие идут с бутылками, банками и даже с канистрами, чтобы хватило воды до следующего Крещения. Преподобный Сера- фим после исповеди паломников всегда давал им вкушать из чаши святой святой Богоявленской воды. Чудеса исцеления происходят и в наши

дни. Но чудесных действий святой воды удостаиваются лишь те, кто приемлет ее с живой верой в обетование Божие и силу молитвы Святой Церкви, те, кто имеет чистое и искреннее желание изменения жизни, покаяния, спасения.

Бог не творит чудес там, где хотят видеть их только из любопытства, без искреннего намерения воспользоваться ими к своему спасению. *Род лукавый и прелюбодейный*, - говорит Спаситель о своих неверующих современниках, - *ишет знамения*; и знамение не дастся ему.

Чтобы святая вода принесла пользу- будем заботиться о чистоте души, о светлости помыслов и деяний. И при каждом прикосновении к святой воде, будем возносить в уме и в сердце эту молитву:

ГОСПОДИ БОЖЕ МОЙ, ДА БУДЕТ ДАР ТВОЙ СВЯТЫЙ И СВЯТАЯ ТВОЯ ВОДА ВО ОСТАВЛЕНИИ ГРЕХОВ МОИХ, В ПРОСВЕЩЕНИЕ УМА МОЕГО, В УКРЕПЛЕНИЕ ДУШЕВНЫХ И ТЕЛЕСНЫХ СИЛ МОИХ, ВО ЗДРАВИЕ ДУШИ И ТЕЛА МОЕГО, В ПОКОРЕНИЕ СТРАСТЕЙ И НЕМОЩЕЙ МОИХ ПО БЕЗПРЕДЕЛЬНОМУ МИЛОСЕРДИЮ ТВОЕМУ МОЛИТВАМИ ПРИЧИСТЫЯ ТВОЕЯ МАТЕРИ И ВСЕХ СВЯТЫХ ТВОИХ. АМИНЬ

#### Грозное знамение

Вот что рассказал один священник. В день Богоявления он в храме наливал в сосуды богомольцев только что освященную воду. Подходит женщина и протягивает ему бутылку. Лишь только начал священник наливать в нее воду, как в его руках бутылка лопнула и разлетелась на мелкие осколки. Изумленный священник спрашивает женщину: «Что это за бутылка? Не было ли в ней чегонибудь?».Смущенная женщина отвечает: «Батюшка, я хотела, чтобы один парень женился на моей дочери. Чтобы приворожить его, я достала у одной старушки наговоренной воды, но боялась дать ее дочери. Для верности я хотела, чтобы к этой воде вы добавили еще и крещенской».

# <u>Архимандрит Иоанн (Крестьянкин)</u>

#### Опыт построения исповеди по десяти заповедям (продолжение)



Вторая обязанность, предписываемая нам первой заповедью Закона Божия: иметь истинную веру в Бога, надежду на Него и любовь к Нему.

1. Самый страшный грех против этой обязанности каждого человека есть безбожие, то есть то самое состояние, в котором пребывает сейчас великое множество наших соотечественников, наших родных, близких и знакомых. О том, как это прискорбно, особенно родителям, чьи дети безбожники, не надо и говорить! Но мы-то, пришедшие сюда на исповедь, имеем ли мы твердую и несомненную веру всему религиозному? Верим ли мы в бессмертие, что за гробом есть вечная жизнь с возмездием за дела земные? Как ни страшно сознаться, но живой веры, которая пронизывала бы все наше сознание, которая бы управляла нашими поступками, нет и у нас. Господи, пощади нас,

сомневающихся в Твоем бытии, в своем бессмертии, в грядущем Страшном Суде!

- 2. Может быть, среди кающихся ныне есть такие, которые не верят в существование небесного воинства Ангелов и полчищ злых духов. Последнее особенно распространено среди людей "образованных". Почему-то стыдно в наш век верить в существование реальных существ злых духов. А это только и нужно врагу спасения нашего! Если нет злокозненного влияния, то зачем и от чего защищаться Животворящим Крестом, святой водою, молитвой Иисусовой? Может, кто недостаточно почитает Матерь Божию, святых мучеников, угодников Божиих? Кайтесь Господу! Господи, прости нас, грешных!
- 3. Есть еще один вид страшного греха против первой заповеди это вероотступничество. Господи! Как мы близки к этому состоянию! А иногда, может, и были настоящими вероотступниками и не из-за страха мучений, как это случалось иногда в истории христианства, во время гонений на Церковь, а только из-за страха, зачастую мнимого, потерять то или иное земное благополучие.

Бывает, что мы, верующие люди, чаем получить какую-либо помощь от Господа, допустим, получить лучшую квартиру, лучшую работу и просим всех молиться, а сами прячем в это время иконы в шкаф, боясь, что увидят нашу веру в Бога и откажут нам. Вот до какого безумия мы доходим.

Пощади нас, Господи!

По малодушию своему, идя на прием к врачу, снимаем крест, боясь, что врач лечить не будет или больничный лист не даст!

Господи, прости наше отступничество и малодушие!

А если на работе вдруг заходит разговор о вере в Бога, то несчастный малодушный человек готов в воздухе раствориться. Только бы даже по выражению его лица никто не догадался, что он христианин

- и слова отречения от Христа уже висят на кончике его языка... Кайтесь Господу те, кто в нарисованном облике малодушного христианина узнает себя!Господи, помилуй меня, грешного!

Стыдно сознаться, даже произносить вслух. Не только молодые, но и старые люди, уже освободившиеся от общественных обязанностей, уже заслужившие и отдых, и пенсию, тоже боятся открыто повесить иконы в доме! Господи, прости нас, грешных!

По боязни показать свою религиозность мы теперь часто совершаем грех духовного убийства своих умирающих родных тем, что, стыдясь соседей, не приглашаем священника со Святыми Дарами напутствовать умирающего. И горе нам, если по нашей вине кто-либо из наших близких ушел в вечность без покаяния и причащения Святых Христовых Тайн.

Господи! Прости нам эти грехи и не постыдись нас пред Ангелы Твоими в день Страшного Суда за наше отречение от Тебя здесь, на земле.

# Валерий Халилов: "Не понимаю, как можно не любить Церковь

Редакция портала "Православие и мир" | 25 декабря 2016 г.

На борту разбившегося 24 декабря 2016 г ТУ-154 находился Валерий Халилов, главный военный дирижер России, художественный руководитель Академического ансамбля песни и пляски Российской Армии имени А.В. Александрова, который направлялся с составом ансамбля для организации поздравительных новогодних мероприятий на авиабазе Хмеймим (Сирия). Мы собрали фрагменты из нескольких интервью Валерия Михайловича - о детстве, профессии и вере в Бога.



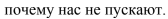
О крещении и вере. Меня крестили в четыре года. Рос я в деревне под Киржачом, моя бабушка была верующая, причем не просто набожная, как все старушки в те времена, а верующая глубоко, искренно. Она часто говорила мне: «Внучек, не нами заведено, не нам отменять», потому Православие и церковная жизнь казались мне чем-то совершенно органичным, неизменным и правильным. Деревянная часовенка, что стояла в нашей деревне, была разрушена, и по праздникам все бабушки ходили в монастырскую церковь в соседнее село. Я ходил вместе с ними, и я все помню, хотя и был маленький: леса наши сказочные, владимирские... поляны земляничные, маковки церквушек. Даже сама русская природа завораживает, а вот как можно не любить Церковь хотя бы как часть

русской духовной культуры — я и вовсе не понимаю!

Папа был коммунистом, и мама, используя возможность такую, что отец работал, а я был в деревне, она бабушке говорит: «Давай, пока отца нет». Но папа не то, что был против, но знаете, как в те времена? Он был армейским офицером, дирижером. Мама опасалась, если узнают у отца, могут что-нибудь сделать. Короче, меня крестили. Я вот этот момент очень хорошо помню, как меня в первый раз крестили. Меня посадили на подворье, на дворе, у нас так изба и двор перед избой. В тазик посадили с холодной водой. Ну как это? Батюшка наклонился надо мной, а я был здоровым таким мальчиком, и я ему вцепился в бороду. Вы знаете, как это... Попа за бороду.

Я был крещен в четыре года, и когда в сенях я спал, у меня над головой была картина. Я не помню, какая, там много было святых людей на этой картине, но меня вот каждый «отбой», как сейчас военным языком говорят, меня сопровождала эта картина. Когда я ложился спать, мальчишка совсем, в деревне в этой избе. Потом она пропала, потому что были такие времени, когда ходили, картины собирали, иконы. А у нас деревня неохраняемая, просто взломали и многие иконы во многих наших, в деревушке домах, просто... Тогда вот такое что-то было безобразие. Эта икона пропала. Кроме того, у нас такая деревня, такая живописная, такая потрясающая, небольшая, такая патриархальная, не верить во что-то там такое небесное просто невозможно при всей ее красоте. Вот в такой среде я воспитывался. Это все, как говорится, от Бога. У меня вот эта русскость, она заложена вот этой деревней.

Вот это все подвигло меня к вере в Бога. И вот Пасха, я помню. Люди ходят вокруг церкви, это мне сильно запомнилось. Мы, молодежь, стоим на парапетах вокруг церкви, нас милиция туда не пускает. Туда проникают бабушки в косыночках с детьми с маленькими — пропускали. Мы туда пройти не можем, мы молодежь — нас туда не пускают, и я думаю, вот что они там делают, что они там творят,





Вот вопрос: почему? Что там такого плохого они делают, почему нас не пускают? Меня всегда туда тянуло, потому что оттуда раздавалось пение, какие-то запахи, знаете это, свечные, вот это все, кресты, таинство какое-то. Это все равно привлекало. Вот чем больше запрещали, тем я больше туда в этом смысле тоже тянуло. Какие-то есть мелочи незамечаемые, а потом анализируешь: а почему ты так сделал? Да потому, что вот эта мелочь на тебя повлияла, поэтому к Богу идет каждый своей, безусловно, дорогой,

и к этой дороге ведут какие-то может быть, даже мелочи какие-то, я не знаю. Знамения? Не знаю. Но привело, слава Богу!

**О выборе профессии** Папа у меня был военным дирижером. У меня сейчас младший брат военный дирижер. И действующий военный дирижер племянник. То есть у меня по мужской линии семья династийная, военные дирижеры.

Я часто думаю о внутреннем сходстве, казалось бы, противоположных сфер — военной и духовной музыки. Ведь у военной музыки потрясающая сила, и она, вопреки стереотипам, отнюдь не агрессивна. Мне больно слышать, когда говорят, что исполнение маршей — это шаг к милитаризации всей страны. Надо, как мне кажется, мыслить категориями художественного вкуса. Хороший марш написать так же трудно, как хорошую песню! Каждый великий композитор имеет свое лицо, национальная музыкальная традиция тоже: главная особенность нашей, российской, военной музыки — в особом мелодизме, в ее фольклорных, народных интонациях.

Люди во все времена - одни и те же, они всегда открыты хорошей музыке. А значит, мы должны просвещать в силу своих умений. Не хвалясь, могу сказать, что мы открыли для военных оркестров двери многих концертных залов И мы раздаем бесплатные билеты, невзирая на то, что по всем законам коммерции люди будто бы охотнее идут на мероприятия, когда купили билет за свои кровные деньги. Верите ли, я никогда не льстил себя надеждой, что все наши концерты будут проходить при аншлаге, но у нас люди на ступеньках сидят, лишь бы послушать музыку! И как после этого можно говорить, что современный человек не способен воспринимать классику?

Мы мечтаем вернуть духовую музыку в парки, к людям. Ведь людям сегодня особенно недостает чего-то настоящего... на работе, в быту, и мы стараемся восполнить эту насущную потребность живой музыкой, красивыми мелодиями. Вот приходит на концерт типично городской человек: слившийся с городом, не мыслящий своей жизни без горячей воды и телевизора, как будто прилипший, присохший к этой комфортной жизни. И вдруг он слышит звуки военного духового оркестра, окунается в другой мир и... оттаивает. Спросите его в эту минуту, о чем он сейчас думает, и он точно скажет: о любви, о детях, о родине, о Боге.

Знаете, я подметил удивительную вещь: духовой оркестр просто не может играть плохую музыку! Даже если музыканты плохонько играют — все равно эта музыка очаровывает, пусть даже некоторые звуки переданы неверно. Это как в природе: одному нравится осень, другому нет: все вянет, слякотно, ноги промокают. Но все равно каждое время года прекрасно! Так же и духовая музыка: сама ее природа, само дыхание ее — чистое, светлое. Наверно, именно в этой плоскости музыка — военная ли или просто классическая — и пересекается с духовной жизнью. И мне очень хочется, чтобы моя работа воспитывала в людях только нравственное.

У меня шутка есть такая. Я говорю людям религиозным: «А вы знаете, у меня есть товарищ, который написал кандидатскую диссертацию на тему «Влияние духовой музыки на духовную жизнь

духовенства». Это шутка, но конечно, на самом деле, и опять я говорю всегда об этом: техника развивается, но люди-то стремятся куда при урбанизации? Куда они стремятся? На природу. Я всегда сравниваю, посмотри, что в пятницу, что творится будет на дорогах – куда все бегут? В лес, на полянки, на природу.

Вот духовой оркестр — это природа, это живой звук, источаемый оттуда, изнутри. И даже если он играет примитивно, даже пацаны играют, самодеятельный оркестр — вот эти простые мелодии, вот этот примитивизм даже, в каком-то смысле, но подача вот этих звуков, вот этих природных, и опять говорю, на генном уровне заставляет людей слышать. Вокруг — раз, собирается, не хочу говорить, какие-то люди



всякие, может быть даже странные, но они собираются, потому что видимо, вот эта наша музыка, она коим-то образом влияет на кору головного мозга. Собираются. Даже если наша музыка, она коим-то

образом влияет на кору головного мозга. Собираются. Даже если плохенько играют – толпа собирается вокруг духового оркестра.

**О молитве в военном марше.** Скажем, марш «Генерал Милорадови». Идею подсказал полковник Бабанко Геннадий Иванович, который во время моей службы в Пушкино был начальник политотдела училища и уже будучи на пенсии написал книгу «Генерал Милорадович». <a href="https://m.youtube.com/watch?v=JpflpKPWBQk">https://m.youtube.com/watch?v=JpflpKPWBQk</a>

Генерал Милорадович - герой войны 1812 года. В 1824 году декабрьское восстание. Как известно, декабристы вывели войска. Милорадович был генерал-губернатором Санкт-Петербурга. Когда он въехал на Сенатскую площадь, войска, узнав его, стали падать ниц. И один из декабристов, бывший поручик Каховский, видя, что сейчас произойдет перелом в восстании, он из дамского пистолета сзади нанес смертельное ранение Милорадовичу, от которого он скончался.

Так вот улица Каховского в Питере есть, а вот улицы Милорадовича нет. Да и вообще фамилия Милорадович возникла после того, как царь вызвал к себе Храбреновича, его предка, и сказал: ты мне очень мил своей храбростью, станешь Милорадовичем. И в этом марше впервые я использовал молитву, причем музыку к этой молитве я написал сам. Такого аналога нет. И если послушать марш внимательно, можно вообразить себе и светскую жизнь Санкт-Петербурга, и молебен перед боем, и возвращение этих русских воинов. Всё это с хором.

Кстати сказать, в марше, в нашем российском и советском, это впервые – внедрение молитвы в марш. Это я сделал, исходя из того образа, который мне сулил сам генерал Милорадович, потому что он был безусловно православным, верующим человеком, а коль войска уходят на поле брани, то всегда был молебен. Так вот этот молебен я сделал – я в Евангелии при помощи верующего человека нашел слова, посвященные «нашим воям», и положил на эти слова, как обычно делается, музыку. Вы услышите вот эту молитву в середине марша. А потом Вы услышите победоносное шествие, возвращение под салют наших войск с поля брани, и опять услышите первую часть, опять возвращение к светской жизни. Вот такое в течение, я не знаю, по-моему, пяти или четырех с половиной минут, перед Вами пронесется жизнь как бы этого генерала славного Милорадовича. Вот это марш, это русский марш, я его написал. В нем ничего нет такого предосудительного, касаемого, как говорят, извините за выражение, сапога – такого нет. Это очень такой светский, очень красивый, мне кажется, марш. Его, кстати сказать, многие дирижеры полюбили и часто исполняют.

#### Детская страничка

#### Небесный гость /сказка/

Эта история случилась в одном маленьком городке когда-то очень давно -и произошла она как раз незадолго до Рождества. Люди спешили купить рождественские елки, игрушки, свечи, подарки. Всюду сияли витрины



магазинчиков. Казалось, в воздухе витает дух чего-то необыкновенного. В один из таких дней по улице медленно шел профессор богословия Ловягин Евграф Павлович, сурово хмуря брови, бормоча что-то себе под нос и рассеянно обводя взглядом окружающий мир. Профессор преподавал в местном университете, был человеком крайне серьезным и очень умным. Кажется, не существовало такой вещи на свете, которая была бы ему неизвестна. Поэтому, увидев на другой стороне улицы ангела, он тотчас же поспешил к нему навстречу и спросил: «Твои чин и лик?».

Растерянно хлопая глазами, ангел смотрел на него, невольно съеживаясь под взглядом старого профессора. Он вытянулся перед ним в струнку и смотрел виновато, подобно многочисленным студентам профессора. Профессор повторил свой вопрос, и ангел, чувствуя себя крайне неуютно, растерянно пролепетал: «У меня еще нет чина. Я только учусь быть ангелом». Такой ответ для профессора был полной неожиданностью. Старик во всем любил логику и порядок; а тут, надо же! Встретил небесное существо, которое понятия

не имеет, что оно за ангел! А Евграфу Павловичу как раз надо было уточнить некоторые детали устройства небесного мира для своей очередной очень научной работы. Строго глядя на собеседника, профессор внушительно произнес: «Ангел — слово греческое, значит "небесный посланник". Духи, сотворенные до появления мира видимого, делятся на чины и лики. Направляются для того, чтобы возвестить волю Божию с определенной миссией. - Профессор остановился, - А какова твоя миссия?» - Ангел и на этот вопрос смог

только пролепетать: «Я не знаю... Я забыл.». Евграф Павлович за свою долгую карьеру слышал сотни таких ответов и считал их крайне безответственными. Поэтому он возмутился и строго провозгласил: «Надеюсь, ты понимаешь, как безответственно поступаешь! Как это возможно - забыть о миссии?» . Ангел растерянно смотрел на него. - « Ну и что же нам теперь делать? -думал вслух профессор. - Нельзя же оставить тебя здесь просто так. Ладно, - решил он, - пойдем ко мне. Быть может, в одной из моих книг мы прочитаем что-нибудь о тебе и о том, какие миссии выполняют начинающие ангелы». И они отправились в дом профессора, в котором главной ценностью были книги. Они лежали везде - на столах, на креслах, стояли в больших шкафах. Ангел с почтительностью рассматривал все, а потом, заметив энциклопедию с диковинными картинками, с интересом потянулся к ней. Увлеченный книжными сокровищами профессора, он, казалось, совсем забыл о том, для чего они сюда пришли. «Непутевый ангел», - думал старый профессор, хмуря брови, но в душе ему польстило то, что небесный визитер разделяет его интерес к книгам.

Прошло несколько дней. Подошел сочельник. И вечером они с гостем пошли на прогулку. Спускаясь по лестнице, профессор столкнулся с маленькой, худенькой, бедно и очень легко одетой девочкой. Она испуганно метнулась в сторону робко пробормотав: «Здравствуйте, господин профессор, счастливого Рождества». Профессор кивнул все так же рассеянно. Когда они вышли на улицу, ангел вдруг спросил: «Кто эта девочка?» -«Девочка? Какая девочка? Ах, этот Мария. Она дочь садовника, они живут на самом верху нашего дома и очень нуждаются». «А что она сказала?»-«Кто? Мария?» - «Да, что она сказала?» - «А ты разве не услышал? Какие пустые вопросы ты задаешь! Вот уже несколько дней я пытаюсь...» - «Нет, что она сказала?» - перебил его ангел. Его голос стал очень настойчивым, да и поведение изменилось. Удивленный профессор приостановился: «Ну она просто поздоровалась со мной и пожелала мне счастливого Рождества... «Счастливого Рождества? Рождество! Господи, завтра ведь Рождество! Почему ты не сказал мне об этом раньше! Я вспомнил, вспомнил!» - и посланец небес засмеялся серебристым смехом. - «Вспомнил?!- от неожиданности профессор уронил очки, но даже не наклонился поднять их, а жадно смотрел на ликующего ангела, который сейчас напоминал развеселившегося мальчишку. -Ну, давай же, говори скорей!» - «Но ведь это так просто!»- ангел снова рассмеялся счастливым смехом. - «Господь послал меня отнести рождественский подарок. Ты знаешь, она давно мечтает о фарфоровой кукле».- «Кукла? Какая кукла?» растерянно переспросил профессор. - «А вот такая!»,- ангел взмахнул крыльями, и в воздухе появилась

большая кукла, краснощекая, в блестящем платье и с диадемой в волосах. — «Но этого не может быть! Разве у Бога есть время для таких мелочей? Куклы, девочки... Ему ведь надо спасать Вселенную! Разве Он посылает ангелов без особой на то причины? Вся Священная история говорит о важных миссиях, а ты мне рассказываешь сказки...». Но ангел уже не слушал его доводов, а поднялся в воздух с куклой, собираясь лететь к окну Марии. Но на полпути вдруг застыл в воздухе, а потом вернулся. —«Знаешь что, профессор, -сказал он очень решительно и серьезно, -я, пожалуй, дам тебе шанс прикоснуться к чуду. Держи!». С этими словами он протянул ему куклу. «А зачем она мне?» - растерялся Евграф Павлович. Ангел медленно и задумчиво проговорил: «Детство у нее очень безрадостное. Недавно она потеряла бабушку, которая рассказывала ей чудесные сказки, заботилась о ней и учила молиться. Семья у них большая, денег не хватает. А она умудряется верить в чудеса и твердо знает, что они бывают под Рождество».



И вдруг догадка, пронзительно-острая, сжала сердце старого профессора. "Господи, - подумал он, - столько лет рядом со мной живет этот ребенок, живут люди... А им нужно только немного тепла и... обыкновенное чудо, которое мы можем сотворить и сами... Только и всего..." Он стоял, подняв голову, не замечая, что и шапка его вслед за очками свалилась в снег. Небо было очень чистым, звезды хорошо видны, а среди них - снежно-серебристая удаляющаяся тень - ангел. «Счастливого Рождества! Я буду вспоминать тебя!» донеслось до профессора с небесной высоты. – «Счастливого Рождества!» - проговорил и профессор, и вдруг улыбнулся. А его старое, усталое сердце трепетало от любви и прикосновения Того, Кто способен послать легионы ангелов ради одной детской улыбки.